tat

li

imina

Kr

)
S S
-
e
Q
~ O
Q9
Q. Y~
n ©
llh
(OIS
Q W0
~J
~J
Q
7y
Q
O

l1zZel

Pol



) ‘faj\_l&

DISTRO

anti//lexusial//distro

anti//lexusial//distro
anti//lexusial//distro
anti//lexusial//distro

Neusatz und Neuver6ffentlichung: Anti Exusia Distro
tUbersetzung aus dem Englischen: Anarch. Gruppe Dortmund

Originaltext: Peter Gelderloos, Anarchy Works

Januar 2026

ANTI COPYRIGHT

No Commercial Use



Das Gefiingnis ist die Institution, die Herrschaft am
konkretesten symbolisiert. Anarchist*innen streben die
Erschaffung einer Gesellschaft an, die sich ohne Polizei,
Gerichte oder Gefingnisse schiitzen und interne
Probleme losen kann; Eine Gesellschaft, die ihre
Probleme nicht auf Grundsdtzen von Gut und Boise
betrachtet, Legal und Illegal, oder Gesetzestreuen und
Verbrecher*innen aufbaut.

Wer beschlitzt uns ohne die Polizei?

In unserer Gesellschaft profitiert die Polizei von einem
enormen Hype, seien es die voreingenommenen Medien mit ih-
rer Panikmache und ihrer Berichterstattung von Gewalt, oder
der Flut an Filmen und Fernsehshows, die Cops als Held*in-
nen und Beschitzer*innen darstellen. Und dennoch stehen die
Erfahrungen von vielen Leuten in einem starken Kontrast zu
dieser Propaganda.

Wen beschitzt die Polizei in einer hierarchischen Ge-
sellschaft? Wer hat sich mehr vor Verbrechen zu flrchten,
und wer hat sich mehr vor der Polizei zu firchten? In ei-
nigen Gemeinschaften handelt die Polizei wie eine Besat-
zungsmacht; Polizei und das Konzept Verbrechen sind eine
Falle, die die Menschen daran hindert, aus ihrer Unterdri-
ckungauszubrechen und ihre Gemeinschaft von Gewalt, Armut
und Zersplitterung zu befreien.

Historisch betrachtet ist die Polizei nicht entstanden
aus einer Notwendigkeit, die Menschen vor einer zunehmenden
Zahl an Verbrechen zu beschitzen. In den Vereinigten Staa-
ten ist die moderne Polizei erwachsen, als Verbrechen ge-
rade rucklaufig waren. Es ist eher so, dass die Polizei als
Institution hervorgebracht wurde als ein Mittel, um der
herrschenden Klasse mehr Kontrolle Uber die Bevdlkerung zu
geben und um das Monopol des Staates um Sozialekonfliktlo-
sung zu erweitern. Das war keine Reaktion auf Verbrechen
oder ein Versuch Verbrechen zu bewdltigen; Im Gegenteil, es
kam zusammen mit der Erfindung neuer Formen von Verbrechen.
Zur selben Zeit als Polizeikré&afte erweitert und moderni-
siert wurden, begann die herrschende Klasse Verhalten =zu
kriminalisieren, das hauptsdchlich von der &armeren Bevdl-
kerung ausgelbt wurde, welches zuvor als akzeptabel be-
trachtet wurde, wie beispielsweise Landstreicherei,
Glicksspiele oder offentliche Trunkenheit[1]. Diejenigen,
die in Autoritéatsposition sind, definieren, was “kriminelle
Aktivitaten” sind nach ihrem eigenen Bedarf, und prasen-
tieren ihre Definitionen dann als neutral und zeitlos.
Beispielsweise konnen viel mehr Menschen an Umweltver-



4

schmutzung und Arbeitsunfdllen sterben als an Drogenmiss-
brauch, aber Drogendealer*innen werden als eine Gefahr fir
die Gesellschaft gebrandmarkt, nicht aber Fabrikbesit-
zer*innen. Und selbst wenn Fabrikbesitzer*innen das Gesetz
brechen in einer Weise, die Menschen sterben lasst, landen
sie nicht im Gefangnis[2].”

Heutzutage befinden sich Uber zwei Drittel aller US-Ge-
fangenen in Haft aufgrund eines nicht-gewalttdtigen De-
likts. Es ist keine Uberraschung, dass die Mehrheit der
Geféngnisinsass*innen arme Menschen und People of Color[4]
sind, aufgrund der Kriminalisierung von Drogen und Migra-
tion, die unverhdltnismdRig strengen Strafen auf bestimmte
Drogen, die hauptsédchlich von armen Menschen genommen wer -
den und der erhthten Wahrscheinlichkeit, dass People of
Color[3] fur dieselben Verbrechen strenger verurteilt und
langer inhaftiert werden.” Militarisierte Polizei und eine
starke Préasenz in sogenannten Problemvierteln und &rmeren
Nachbar*innenschaften, hangt mit der Tatsache zusammen,
dass die Verbrechensrate in diesen Nachbar*innenschaften
hoch bleibt, wahrend die Inhaftierungen zunehmen. Die Po-
lizei und Gefangnisse sind Systeme der Kontrolle, die so-
ziale Ungleichheiten bewahren, Angst und Verbitterung
verbreiten, ganze Gemeinden ausschliefen und entfremden,
und extreme Gewalt gegen die Teile der Gesellschaft auslbt,
die am meisten unterdrickt sind.

Diejenigen, die ihr Leben innerhalb ihrer Gemeinschaft
organisieren konnen sind viel besser ausgestattet, sich
selbst zu beschitzen. Einige Gesellschaften und Gemein-
schaften, welche ihre Autonomie vom Staat errungen haben,
organisieren freiwillige Patrouillen, um Menschen in Not zu
helfen und Aggressionen entgegenzutreten. Im Gegensatz zur
Polizei, besitzen diese Gruppen generell keine strukturelle
Herrschaftsposition oder eine geschlossene, birokratische
Struktur, und sind meistens eher zusammengesetzt aus Frei-
willigen der jeweiligen Nachbar*innenschaft. Sie fokussie-
ren sich mehr darauf, Menschen statt Eigentum oder
Privilegien zu schiitzen, und in der Abwesenheit von ge-
setzlichen Regelungen reagieren sie nach den Bedurfnissen
der Leute anstatt nach einem unflexiblen Verhaltensproto-
koll. Andere Gesellschaften organisieren sich gegen sozia-
len Schaden ohne den Einsatz spezifischer Einrichtungen.

Stattdessen werden diffuse Sanktionen — Erwiderungen und
Einstellungen, die durch die Gesellschaft verstreut sind
und in der Kultur verbreitet werden — verwendet um eine

sichere Umgebung zu gewdhrleisten.

Anarchist*innen nehmen einen ganz anderen Blickwinkel
auf die Probleme ein, die autoritdre Gesellschaften inner-
halb des Rahmens von Verbrechen und Bestrafung behandeln.
Ein Verbrechen ist der Verstol? gegen ein geschriebenes Ge-
setz, und Gesetze werden von den Herrschenden aufgezwungen.
Zu guter Letzt, ist es nicht die Frage ob jemensch andere



5

verletzt, sondern ob mensch die Befehle der Elite befolgt.
Als Antwort auf Verbrechen wird durch Bestrafung eine Hi-
erarchie der Moral und Macht zwischen Verbrecher*in und den
Rechtsprechenden aufgebaut. Sie verweigert den Kriminellen
die Ressourcen, die bendétigt werden, um sich in die Ge-
sellschaft zu reintegrieren und der Verletzung von anderen
ein Ende zu setzen.

In einer befreiten Gesellschaft bendtigen die Menschen
keine geschriebenen Gesetze; Sie haben die Kraft zu ent-
scheiden, ob eine Person sie davon abhadlt ihre Bedirfnisse
zu erfullen und kann auf ihre Mitmenschen zadhlen, bei der
Schlichtung von Konflikten zu helfen. Aus dieser Perspek-
tive ist das Problem nicht Verbrechen an sich, sondern so-
zialer Schaden - Handlungen wie Ko&rperverletzung und
Trunkenheit am Steuer, die tatsdchlich Menschen verletzen.
Dieses Denkmuster beseitigt die Kategorie der Verbrechen
ohne Opfer und enthillt die Absurditdt des Schutzes der
Eigentumsrechte privilegierter Menschen vor den Uberle-
bensbedirfnissen anderer. Die fir die kapitalistische Ge-
rechtigkeit typischen Verbrechen wie die Verhaftung von
Hungrigen nach dem Diebstahl von Reichen waren in einem
Denkmuster, das sich nach den Bedirfnissen richtet, nicht
mdglich.

wahrend des Generalstreiks im Februar 1919 in Seattle
Uibernahmen Arbeiter*innen die Stadt. Kommerziell war Seat-
tle stillgelegt, aber die Arbeiter*innen lieRen es nicht in
Unordnung verfallen. Ganz 1im Gegenteil, haben sie alle
notwendigen Dienste am Laufen gehalten, allerdings von den
Arbeiter*innen organisiert, ohne das Management durch
Chef*innen. Die Arbeiter*innen waren ja sowieso diejenigen,
die die Stadt jeden Tag am Laufen hielten, und wéhrend des
Streiks bewiesen sie, dass sie wussten, wie sie ihre Arbeit
ohne Eingriffe des Managements ausfihren sollten. Sie ko-
ordinierten die stadtweite Organisation durch das General-
streikkomitee, welches sich aus einfachen Arbeiter*innen
aller lokalen Gewerkschaften zusammensetzte. Die Struktur
ahnelte der Pariser Kommune und war vielleicht von ihr in-
spiriert. Gewerkschaftsangehdrige und bestimmte Gruppen von
Arbeiter*innen behielten ihre Autonomie Uber ihre Arbeit
ohne Management oder Einmischung des Ausschusses oder eines
anderen Gremiums. Den Arbeiter*innen stand es frei, auf
lokaler Ebene Initiative zu ergreifen. Zum Beispiel haben
Milchwagenfahrende ein Milchverteilungssystem in der Nach-
bar*innenschaft eingerichtet, welches die Bosse, einge-
schrankt wegen Motiven fir Profit, niemals =zugelassen
hatten.

Die streikenden Arbeiter*innen sammelten den Mill, rich-
teten offentliche Cafeterien ein, verteilten kostenloses
Essen und haben die Feuerwache aufrechterhalten. Sie boten
auch Schutz vor wunsozialem Verhalten - Raublberfallen,
Ubergriffen, Morden, Vergewaltigungen:



6

Die Kriminatatswelle, die Autoritdten immer vorhersagen.
Eine Stadtwache, bestehend aus unbewaffneten Militarve-
teran*innen, ging durch die Strafen, um Wache zu halten und
auf Hilferufe zu reagieren, obwohl sie nur Warnungen und
Uberredung verwenden durfte. Unterstitzt von Geflihlen der
Solidaritat, welche wahrend des Streiks ein starkerer so-
zialer Zusammenhalt schufen, konnte diese Freiwilligengarde
eine friedlichere Gesellschaft aufrechterhalten und das
erreichen, was der Staat allein nicht geschafft hat.

Dieser Kontext von Solidaritat, kostenlosem Essen und
Ermachtigung von einfachen Personen spielte eine Rolle bei
der Austrocknung von Kriminalit&t an ihrer Quelle. Margi-
nalisierte Menschen haben die Moglichkeit erhalten, sich in
der Gemeinschaft einzubringen, zur Entscheidungsfindung und
zur sozialen Eingliederung, welche ihnen vom kapitalisti-
schen Regime verweigert wurde. Die Abwesenheit der Polizei,
derer Anwesenheit die Spannungen in der Klasse betont und
ein feindliches Umfeld schafft, kdnnte die Kriminalit&at der
unteren Klasse tatsachlich verringert haben. Sogar die Be-
hérden haben bemerkt, wie gut die Stadt organisiert war:
Generalmajor John F. Morrison, der in Seattle stationiert
war, behauptete, er habe noch nie "eine so ruhige und or-
dentliche Stadt" gesehen. Der Streik wurde schliefRlich
durch die 1Invasion von Tausenden von Truppen und Poli-
zist*innen, verbunden mit dem Druck der Gewerkschaftsfih-
rung, beendet[5]."

In Oaxaca City im Jahr 2006, wéhrend der finf Monate der
Autonomie auf dem HBhepunkt der Revolte, richtete die APPO,
die Volksversammlung aus streikenden Lehrer*innen und an-
deren Aktivist*innen zur Koordination des Widerstands und
zur Organisation des Lebens in Oaxaca City, eine Freiwil-
ligenwache ein, die geholfen hat, die Dinge friedlich zu
halten in einer Zeit mit besonders gewalttatigen und kon-
troversen Umstéanden.

Die Polizei und die Paramilitdrs haben ihrerseits uber
zehn Menschen getdtet - dies war das einzige Blutbad in der
Abwesenheit von Staatsgewalt.

Die Volksbewegung in Oaxaca konnte trotz aller vom Staat
veribten Gewalt einen gewissen Frieden aufrechterhalten.
Sie hat das erreicht, indem sie einen indigenen Brauch an
die neue Situation anpasst hat: Sie verwendeten Topiles,
rotierende Wachen, die die Sicherheit in indigenen Gemein-
schaften gewdhrleisteten. Die Lehrer*innengewerkschaft
setzte bereits bei den Lagerplatzen vor der Grindung der
APPO Topiles als freiwillige Sicherheitskré&afte ein, und die
APPO erweiterte rasch die Praktik im Rahmen einer Sicher-
heitskommission zum Schutz der Stadt vor Polizei und des
Paramilitdrs. Ein grofRer Teil der Aufgaben der Topiles be-
stand darin, Regierungsgebaude zu besetzen und Barrikaden
und andere Besetzungen zu verteidigen.



7

Dies bedeutete, dass sie oft gegen bewaffnete Pozist*in-
nen und Paramilitars mit nichts als Steinen und Feuer-
werkskorpern kampfen mussten:

»Einige der schlimmsten Angriffe passierten vor den
besetzten Gebduden. Wir bewachten das Sekretariat
des Wirtschaftsgebdudes, als wir bemerkten, dass
sich irgendwo 1im Gebdude eine Gruppe von Menschen
vorbereitete, um uns anzugreifen. Wir klopften an
die Tir und niemand antwortete. Finf Minuten spédter
ist eine bewaffnete Gruppe hinter dem Gebdude hevor -
gefahren und begann auf uns zu schieflen. Wir haben
versucht, 1in Deckung zu gehen, aber wir wussten,
wenn wir uns zuriickziehen wiirden, dass alle Menschen
an der Barrikade vor dem Gebdude - es miissen unge-
fdhr vierzig Menschen gewesen sein - 1in ernsthafter
Gefahr wéren.

Also haben wir beschlossen, unsere Position zu hal-
ten und uns mit Steinen zu verteidigen. Sie feuerten
weiter auf uns, bis sie keine Kugeln mehr hatten und
weggefahren waren, weil sie sahen, dass wir nirgend-
wo hingehen wiirden. Einige von uns wurden verwundet.
Ein Mann bekam eine Kugel 1in sein Bein geschossen
und einem anderem wurde 1in den Ricken geschossen.
Spdter kam Verstdrkung an, aber die Killer hatten
sich bereits zuriickgezogen.

Wir hatten keine Waffen. Im Wirtschaftsbiro haben
wir uns mit Steinen verteidigt. Im Laufe der Zeit
wurden wir immer hdufiger von Schiissen angegriffen
und begannen, Dinge zu bauen, mit denen wir uns ver-
teidigen konnten: Feuerwerkskérper, selbstgebaute
Flaschenraketenwerfer, Molotowcocktails; Wir hatten
alle diese Sachen. Und wenn wir nichts davon hatten,
haben wir die Menschen mit unseren Koérpern oder blo-
Ben Handen verteidigt.« [6]

Nach derartigen Attacken brachten die Topiles die Ver-
wundeten zu Erste-Hilfe-Stationen. Die freiwilligen Si-
cherheitskréafte haben auch auf allgemeine Verbrechen
reagiert. Falls ein Mensch beraubt oder (berfallen wurde,
schlugen die Nachbar*innen Alarm und die Topiles der Nach-
bar*innenschaft kamen; Falls die angreifende Person unter
Drogen stand, wurde sie gefesselt im zentralen Plaza Uber
die Nacht, und am ndchsten Tag dazu gebracht Mull einzu-
sammeln oder eine andere Form von Gemeinschaftsarbeit
durchzufihren.

Unterschiedliche Leute hatten unterschiedliche Gedanken,
wie langfristige Lodsungen gefunden werden konnten, und da
die Rebellion in Oaxaca politisch sehr divers war, waren
auch nicht alle Ideen revolutionédr; einige Leute wollten
Rauber*innen und Angreifer*innen dem Justizsystem Uberlas-



8

sen, obwohl es weitldufig angenommen wurde, dass die Re-
gierung alle Gesetzesbrechenden freigab und sie dazu ermu-
tigte zurickzugehen und weitere antisoziale Verbrechen zu
begehen.

Die Geschichte von Exarchia, einem Viertel im Zentrum
von Athen, zeigt im Laufe der Jahre, dass die Polizei uns
nicht schutzt, sondern gefdhrdet. Exarchia ist seit Jahren
die Hochburg der anarchistischen Bewegung und der Gegen-
kultur. Die Nachbar*innenschaft hat sich mit verschiedenen
Mitteln vor Gentrifizierung und Polizeiarbeit geschutzt.
Luxusautos werden regelmdRig verbrannt, wenn sie dort Uber
Nacht geparkt werden. Nach Dréngen mittels Zerstdrung von
Eigentum und sozialem Druck versuchen Laden- und Restau-
rantbesitzer*innen nicht mehr, politische Plakate von ihren
wanden zu entfernen, Landstreicher*innen auszutreiben oder
auf andere Weise eine kommerzielle Atmosphdre auf den
Stralen zu schaffen.

Sie haben eingesehen, dass die StraRen den Menschen ge-
héren. Undercover-Cops, die nach Exarchia kommen, wurden
mehrfach brutal geschlagen. Im Vorfeld der Olympischen
Spiele versuchte die Stadt, den Exarchia-Platz zu renovie-
ren, um ihn eher zu einem Ort fir Tourist*innen als zu ei-
nem Ortlichen Treffpunkt zu machen. Der neue Plan sah zum
Beispiel einen grofen Brunnen und keine B&nke vor. Die
Nachbar*innen trafen sich, entwickelten einen eigenen Re-
novierungsplan und informierten die Baufirma, dass sie den
lokalen Plan anstelle des Plans der Stadtregierung verwen-
den wirden. Die wiederholte Zerstérung der Baumaschinen
liberzeugte schliellich das Unternehmen, wer das Sagen hat-
te. Der renovierte Park hat heute mehr Grinfldchen, keinen
Touristenbrunnen und schdne, neue Banke.

In Exarchia kommt es haufig zu Angriffen gegen die Poli-
zei. Bewaffnete Bereitschaftspolizist*innen sind immer in
der Néhe stationiert. In den letzten Jahren hat die Polizei
hin und her gewechselt zwischen dem Versuch, Exarchia mit
Gewalt zu besetzen, und der Aufrechterhaltung einer Wache
an den Grenzen der Nachbar*innenschaft mit bewaffneten
Gruppen von Bereitschaftspolizist*innen, die standig fir
einen Angriff bereit sind.

Zu keinem Zeitpunkt war die Polizei in der Lage, normale
StraRenkontrollen durchzufiuhren. Die Polizei patrouilliert
nicht zu FuR durch die Nachbar*innenschaft und fahrt selten
hindurch.

Wenn sie eintreten, sind sie vorbereitet, um zu kampfen
und sich zu verteidigen. Die Leute sprihen Graffiti und
bringen am helllichten Tag Plakate an. Es ist eine grofR-
tenteils gesetzesfreie Zone, und die Menschen begehen Ver-
brechen mit erstaunlicher H&aufigkeit und Offenheit. Aber
dennoch ist es keine gefédhrliche Nachbar*innenschaft. Die
Verbrechen der Wahl sind politisch oder zumindest opferlos,



9

wie das Rauchen von Gras. Es ist sicher, nachts alleine
dorthin zu gehen, es sei denn, mensch ist Polizist*in. Die
Menschen auf den StraRen sind entspannt und freundlich, und
persdnliches Eigentum ist mit Ausnahme von Luxusautos und
dergleichen keiner grofRen Bedrohung ausgesetzt. Die Polizei
ist hier nicht willkommen und wird hier nicht gebraucht.

und genau in dieser Situation zeigt sich der wahre Cha-
rakter der Polizei. Sie ist keine Institution, die auf
Kriminalitdt oder soziale Bediirfnisse reagiert, sondern
eine Institution, die soziale Kontrolle aufzwingt. In den
vergangenen Jahren hat die Polizei versucht, das Gebiet und
insbesondere die anarchistische Bewegung mit Suchtmitteln
wie Heroin zu Uberfluten, und sie hat Junkies direkt dazu
ermutigt, sich auf dem Exarchia-Platz aufzuhalten. Es lag
an Anarchist*innen und anderen Nachbar*innen, sich gegen
diese Formen von Polizeigewalt zu verteidigen und die Ver-
breitung von Suchtmitteln zu stoppen.

Die Polizei konnte den rebellischen Geist der Nach-
bar*innenschaft nicht brechen und griff auf aggressivere
Taktiken zurick, die den Charakter einer militarischen Be-
setzung annahmen. Am 6. Dezember 2008 fihrte dieser Ansatz
zum Unvermeidlichen, als zwei Polizisten den 15-j&hrigen
Anarchisten Alexis Grigoropoulos mitten in Exarchia er-
schossen.

Innerhalb weniger Stunden begannen die Gegenangriffe,
und tagelang wurde die Polizei in ganz Griechenland mit
Kniippeln, Steinen, Molotowcocktails und in einigen Fallen
mit Schusswaffen bekdmpft. Die befreiten Gebiete von Athen
und anderen griechischen Stadten dehnten sich aus, und die
Polizei hat Angst, diese neuen Besetzungen zu vertreiben,
weil sich die Menschen als starker erwiesen haben. Gegen-
wartig fuhren die Medien eine Kampagne der Angst, verstér-
ken die Berichterstattung lber antisoziale Kriminalit&t und
versuchen, diese Verbrechen mit dem Dasein autonomer Ge-
biete in Verbindung zu bringen. Kriminalit&t ist ein In-
strument des Staates, das dazu dient, Menschen Angst =zu
machen, Menschen zu isolieren und die Regierung als not-
wendig erscheinen zu lassen. Aber die Regierung ist nichts
anderes als ein Schutzgelderpresser. Der Staat ist eine
Mafia, die die Kontrolle Uber die Gesellschaft erlangt hat,
und das Gesetz ist die Kodifizierung von allem, was sie uns
gestohlen haben.



10

Die Rotuman sind traditionell staatenlose Menschen, die
auf der Insel Rotuma im Sudpazifik ndrdlich von Fidschi
leben. Laut dem Anthropologen Alan Howard sind Mitglieder
dieser sesshaften Gesellschaft sozialisiert, nicht gewalt-
tdtig zu sein. Kulturelle Normen férdern einen respektvol-
len und freundlichen Umgang gegenilber Kindern. Koérperliche
Bestrafung ist &uRerst selten und fast nie dazu gedacht,
das Kind, welches sich schlecht benimmt, tatsachlich =zu
verletzen. Stattdessen setzen rotumanische Erwachsene
Schamgefihl statt Bestrafung ein, eine Strategie, die Kin-
der mit einem hohen MaR an sozialer Sensibilit&t grof3zieht.
Erwachsene werden insbesondere Kinder beschamen, die sich
wie Mobber*innen verhalten, und in ihren eigenen Konflikten
bemiihen sich Erwachsene sehr, andere nicht witend zu ma-
chen. Aus Howards Sicht als AuRenseiter aus dem autoritéa-
reren Westen erhalten Kinder ,ein erstaunliches Mall an
Autonomie”, und das Prinzip der persdnlichen Autonomie er-
streckt sich Uber die gesamte Gesellschaft: ,Einzelpersonen
tiben nicht nur Autonomie in ihren Haushalten und Gemeinden
aus, sondern auch Dorfer sind im Verhaltnis zueinander au-
tonom, und Distrikte sind im Grunde genommen autonome po-
litische Einheiten.”[7]

Die Rotuman selbst wirden ihre Situation wahrscheinlich
mit anderen Worten beschreiben, obwohl wir keine 1Insi-
der*innenberichte finden konnten. Vielleicht betonen sie
die horizontalen Beziehungen, die Haushalte und Ddérfer
verbinden, aber fir Beobachter*innen, die in einer euro-us-
amerikanischen Kultur aufgewachsen sind und in der Uber-
zeugung geschult sind, dass eine Gesellschaft nur durch
Autoritat zusammengehalten wird, sticht die Autonomie der
verschiedenen Haushalte und D&6rfer besonders hervor.

Obwohl die Rotuman derzeit unter einer auferlegten Re-
gierung existieren, vermeiden sie den Kontakt mit ihr und
die Abhangigkeit von ihr. Es ist vermutlich kein Zufall,
dass die Rotuman-Mordrate auf dem niedrigen Niveau von 2,02
pro 100.000 Menschen pro Jahr liegt - dreimal niedriger als
in den USA.

Howard beschreibt die rotumanische Auffassung von Krimi-
nalitdt als &hnlich wie die vieler anderer staatenloser
Volker: nicht als Versto3 gegen einen Kodex oder ein Ge-
setz, sondern als etwas, das Schaden anrichtet oder soziale
Bindungen verletzt. Dementsprechend ist Streitschlichtung
wichtig, um Konflikte friedlich zu l1lésen. Hauptlinge und
Unterhauptlinge fungieren als Vermittler*innen, obwohl auch
angesehene Alteste diese Rolle ergreifen koénnen. Hauptlinge
sind keine Richter*innen, und wenn sie nicht unparteiisch
erscheinen, verlieren sie ihre Anhénger*innen, da die
Haushalte frei zwischen Gruppen wechseln kdnnen. Der wich-
tigste Konfliktloésungsmechanismus ist die offentliche Ent-
schuldigung.



11

Die o6ffentliche Entschuldigung hat groBes Gewicht, ab-
hdngig von der Schwere der Straftat kann sie auch von ri-
tuellen Friedensopfern begleitet werden. Es ist ehrenhaft,
sich aufrichtig =zu entschuldigen, wahrend es unehrenhaft
ist, eine Entschuldigung abzulehnen. Mitglieder behalten
ihre Stellung und ihren Status in der Gruppe bei, indem sie
verantwortungsvoll sind, sensibel fUr die Meinung der
Gruppe sind und Konflikte ldsen. Wenn einige Menschen in
einer Weise handeln wiirden, wie wir es in einer Gesell-
schaft erwarten wirden, die auf Polizei und Bestrafung ba-
siert, wilrden sie isoliert werden und so ihr schadlicher
Einfluss begrenzt werden.

Fir zwei Monate lang im Jahr 1973 zeigten Gefangene der
maximalen Sicherheitsstufe in Massachusetts, dass ver-
meintliche Kriminelle mdglicherweise weniger fir die Gewalt
in unserer Gesellschaft verantwortlich sind als ihre Wwa-
chen. 1971 hatte das Gefédngnismassaker in Attika die nati-
onale Aufmerksamkeit auf das dramatische Versagen des
Gefangnissystems gelenkt.

Es wurde klar, dass es darin versagt, die wegen Verbre-
chen verurteilten Personen zu korrigieren oder zu rehabi-
litieren. Nun erwdhlte der Gouverneur von Massachusetts
einen reformistischen Kommissar fiir die Strafvollzugsbe-
hérde. Inzwischen hatten die Insassen des Staatsgeféngnis-
ses Walpole eine Gefangenengewerkschaft gegrindet. Zu ihren
Zielen gehdrte es, sich vor den Wachen zu schitzen, die
Versuche der Gefangnisverwalter*innen zu blockieren, Pro-
gramme zur Verhaltensdnderung einzufihren, und die Pro-
gramme der Gefangenen fur Bildung, Ermédchtigung und Heilung
zu organisieren. Sie suchten mehr Besuchsrechte, Arbeits-
oder Freiwilligeneinsdtze auller- halb des Gefangnisses und
die Moglichkeit, Geld zu verdienen, um es an ihre Familien
zu senden. Letztendlich hofften sie, RlUckfallkriminalitat -
Ehemalige Gefangene, die erneut verurteilt werden und zum
Gefangnis zurickkehren - zu beenden, und das Gefangnissys-
tem selbst abzuschaffen.

Schwarze Gefangene hatten eine Black-Power-Bildungs- und
Kulturgruppe gebildet, um Zusammenhalt zu schaffen und dem
Rassismus der weiRen Mehrheit entgegenzuwirken, und dies
war ausschlaggebend fir die Bildung der Gewerkschaft ange-
sichts der Unterdrickung durch Wachen. Zundchst mussten sie
die rassistische Gewalt zwischen den Gefangenen beenden,
ein Kampf, der von den Wachen gefdrdert wurde. Anfihrende
aller Gruppen von Gefangenen verhandelten einen allgemeinen
waffenstillstand, den sie mit dem Versprechen lieferten,
jeden Insassen zu todten, der ihn brechen wiirde. Die Ge-
fangnisgewerkschaft wurde von einer externen Gruppe medi-
enaffiner BlUrger*innenrechtler*innen und religidser
Aktivist*innen unterstitzt, obwohl die Kommunikation zwi-



12

schen den beiden Gruppen manchmal durch die Dienstleis-
tungsmentalitdt und die dogmatische Gewaltfreiheit behin-
dert wurde. Es half, dass der reformistische Kommissar die
Idee einer Gewerkschaft der Gefangenen unterstitzte, an-
statt sie direkt abzulehnen, wie es die meisten Geféngnis-
verwalter*innen getan héatten.

Zur Anfangszeit der Walpole-Gefangenengewerkschaft ver-
suchte die Gefangnisaufsicht, die Gefangenen voneinander zu
spalten, indem sie das Gefangnis willkirlich abriegelte,
gerade als die schwarzen Gefangenen 1ihre Kwanzaa-Feier
vorbereiteten. Die weiRen Gefangenen hatten ihre Weih-
nachtsfeier bereits ungestdrt verbracht, und die schwarzen
Gefangenen haben den ganzen Tag mit Kochen verbracht und
haben bereits gespannt auf Familienbesuche gewartet. 1In
erstaunlicher Solidaritat streikten alle Gefangenen und
weigerten sich zu arbeiten oder ihre Zellen zu verlassen.
Drei Monate lang litten sie unter Prigel, Einzelhaft, Hun-
ger, Verweigerung der medizinischen Versorgung, Sucht nach
Beruhigungsmitteln, die von den Wachen ausgegeben wurden,
und widerlichen Bedingungen, da sich Exkremente und Mill in
und um ihre Zellen hauften. Aber die Gefangenen weigerten
sich, gebrochen oder geteilt zu werden.

SchliefRlich musste der Staat verhandeln; Ihnen gingen
die Autokennzeichen aus, die Walpole-Gefangene normaler-
weise produzierten, und Uber die Krise wurde in der Presse
schlecht berichtet.

Die Gefangenen gewannen ihre erste Forderung: Die Ge-
fang- nisaufsehung musste zuricktreten. Schnell gewannen
sie weitere Forderungen nach erweiterten Besuchsrechten,
Haftunterbrechung, selbstorganisierten Programmen, Uber-
prufung und Freilassung von Personen in Segregation und
zivilen Beobachter*innen im Gefangnis. Im Gegenzug raumten
sie das Gefangnis auf und brachten das mit, was die Wachen
nie hatten: Frieden.

Aus Protest gegen ihren Kontrollverlust wendeten die Wa-
chen sich von der Arbeit ab. Sie dachten, das wirde bewei-
sen, wie notwendig sie waren, aber fir sie war es blamabel,
dass es ge- nau den gegenteiligen Effekt hatte. Zwei Monate
lang fihrten die Gefangenen das Gefangnis selbst. Wahrend
eines GroRteils dieser Zeit waren die Wachen nicht in den
Zellenbldcken anwesend, jedoch kontrollierte die Staatspo-
lizei den Umkreis vom Gefangnis, um Fluchtversuche zu ver-
hindern. Zivile Beobachter*innen waren 24 Stunden am Tag im
Gefangnis, aber sie wurden geschult, nicht einzugreifen.
Thre Aufgabe war es, die Situation zu dokumentieren, mit
Gefangenen zu sprechen und Gewalt von Wachen zu verhindern,
die manchmal das Geféangnis betraten. Ein*e Beobachter*in
erzahlte:



13

»Die Atmosphdre war so entspannt - (iberhaupt nicht
was ich erwartet habe. Ich finde, dass mein eigenes
Denken von der Gesellschaft und so den Medien stark
beeinflusst wurde. Diese Midnner sind keine Tiere,
sie sind keine gefdhrlichen Wahnsinnigen. Ich fand
meine eigenen Angste wirklich unbegriindet . «

Ein*e andere*r Beobachter*in bestand darauf:

»Es 1st unerldsslich, dass keine*r der Mitarbei-
ter*innen 1in Block 9 [einem Segregationsblock] je-
mals zurickkehrt. Es lohnt sich, sie fiir den
Ruhestand zu bezahlen. Die Wachen sind das Sicher-
heitsproblem.« [8]

wWalpole war eines der gewalttdtigsten Gefangnisse des
Landes, aber als die Gefangenen die Kontrolle hatten, sank
die Ruckfallquote dramatisch und die Anzahl an Morden und
Vergewaltigungen fiel auf null. Die Gefangenen hatten zwei
grundlegende Mythen des Strafjustizsystems widerlegt: Men-
schen, die Verbrechen begehen, sollten isoliert werden, zur
Resozialisierung gezwungen werden und nicht diejenigen
sein, die ihre eigene Heilung kontrollieren.

Die Wachen waren verbissen, dieses peinliche Experiment
zur Abschaffung von Gefangnissen zu beenden. Die Gewerk-
schaft der Wachen war mAchtig genug, um eine politische
Krise zu provozieren, und der Strafvollzugskommissar konnte
keinen von ihnen entlassen, selbst diejenigen, die Folter
betrieben oder rassistische AuBerungen gegeniiber der Presse
abgaben. Um seinen Job zu behalten, musste der Kommissar
die Wachen zurick ins Gefangnis bringen, und schliefRlich
verriet er die Gefangenen. Wichtige Elemente der Macht-
struktur, darunter Polizei, Wachen, Staatsanwalt*innen,
Politiker*innen und Medien, lehnten die Gefangnisreformen
ab und machten es unmdglich, sie innerhalb demokratischer
Kanale zu erreichen. Die zivilen Beobachter*innen waren
sich einig, dass die Wachen Chaos und Gewalt ins Geféngnis
zurickbrachten und absichtlich die friedlichen Ergebnisse
der Selbstorganisation der Gefangenen stérten. Um die Ge-
werkschaft der Gefangenen zu zerschlagen, inszenierten die
Wachen einen Aufstand, und die Staatspolizei wurde hinzu-
gezogen, wobei mehrere Gefangene erschossen und wichtige
Organisator*innen gequéalt wurden. Der bekannteste Anfuhrer
der schwarzen Gefangenen rettete sein Leben nur durch be-
waffnete Selbstverteidigung.

Viele der zivilen Beobachter*innen und der Strafvoll-
zugskommissar, der bald von seiner Arbeit ausgeschlossen
wurde, beflrworteten schlielich die Abschaffung des Ge-
fangnisses. Die Gefangenen, die Walpole (bernahmen, kampf-
ten weiterhin fir ihre Freiheit und Wirde, aber die
Gewerkschaft der Wachen hatten mehr Macht als zuvor, die



14

Medien horten auf, Uber Geféngnisreformen zu sprechen, und
zum Zeitpunkt dieses Schreibens sperrt das Walpole-Geféng-
nis, jetzt MCI Cedar Junction genannt, immer noch Menschen
ein, foltert sie, totet sie, welche es eigentlich verdienen
in ihren Gemeinschaften zu sein, und auf eine sicherere
Gesellschaft hinzuarbeiten.

FuBnoten

[1] Diese Analyse ist von Kristian Williams in Our Enemies in
Blue gut dokumentiert. Brooklyn: Soft Skull Press, 2004.

[2] Im Jahr 2005 wurden 5.734 Arbeitende auf dem Arbeitsplatz
durch traumatische Verletzungen getdtet, und laut AFL-CIO ,Facts
About Worker Safety and Health 2007“ starben schidtzungsweise
50.000 bis 60.000 an Berufskrankheiten. www.aflcio.org Von allen
Tétungen von Arbeiter*innen durch Fahrlédssigkeit der
Arbeitgeber*innen zwischen Monate betrug, Barstow, ,U.S. Rarely
Seeks Charges for Deaths in Workplace“, New York Times, 22.
Dezember 2003.

[3] People of Color wird hauptsdchlich als Begriff verwendet,
um Personen zu beschreiben, die nicht als weiB gelten. Der Begriff
betont gemeinsame Erfahrungen von Personen, die von systematischem
Rassismus betroffen sind. (Anm. d. Ubersetzer*in)

[4] Hierbei handelt es sich um allgemein verfiigbare Statistiken
des US-Volkszidhlungsamtes, des Justizministeriums, unabhdngigen
Forscher*innen, von Human Rights Watch und anderen Organisationen.
Sie sind beispielsweise auf drugwarfacts.org zu finden [abgerufen
am 30. Dezember 2009].

[5] Wikipedia "Seattle General Strike of 1919",
en.wikipedia.org [abgerufen am 21. Juni 2007]. Zu den in diesem
Artikel zitierten Druckquellen gehéren Jeremy Brecher, Strike!
Uberarbeitete Edition. South End Press, 1997; und Howard Zinn, A
People’s History of the United States, Perrenial Classics Edition,
1999.

[6] Diana Denham and C.A.S.A. Collective (eds.), Teaching
Rebellion: Stories from the Grassroots Mobilization in Oaxaca,
Oakland: PM Press, 2008, interview mit Cuatli.

[7] Alan Howard, "Restraint and Ritual Apology: the Rotumans of
the South Pacific"”, in Graham Kemp und Douglas P. Fry (Hrsg.),
Keeping the Peace: Keeping the Peace: Conflict Resolution and
Peaceful Socie- ties around the World, New York: Routledge , 2004,
S. 42.

[8] Beide Beobachter*innen zitieren von Jamie Bissonette, When
the Prisoners Ran Walpole: a true story in the movement for prison
abolition, Cambridge: South End Press, 2008, S. 160.



15
Was ist mit Banden und Schlédger*innen?

Einige beflirchten, dass in einer Gesellschaft ohne Be-
hérden die starksten Menschen Amok laufen und nehmen und
tun wirden, was auch immer sie wollten. Das ist genau das,
was in Gesellschaften mit Regierungen vor sich geht! Diese
Befurchtung rihrt von dem staatlichen Mythos her, dass wir
alle isoliert sind. Die Regierung winscht sich sehr, dass
Du glaubst, dass Du ohne ihren Schutz anfdllig fir die
Launen von jeder Person bist, die stérker ist als Du. Kein
Schlégertyp ist jedoch stérker als eine ganze Gemeinschaft.
Eine Person, die den sozialen Frieden zerstdrt, die Be-
dirfnisse einer anderen Person missachtet und autoritédr und
mobbend handelt, kann von Nachbar*innen Uberwéaltigt oder
rausgeschmissen werden, wenn sie zusammenarbeiten, um den
Frieden wiederherzustellen.

In Christiania, dem antiautoritaren, autonomen Viertel
in der Hauptstadt Dé&nemarks, haben die Menschen sich mit
ihren eigenen Problemen und den Problemen aller Besu-
cher*innen, die sie empfangen, und der daraus resultieren-
den hohen sozialen Mobilitat befasst. Viele Menschen kommen
als Tourist*innen und viele kommen, um Haschisch zu kaufen
- es gibt keine Gesetze in Christiania und weiche Drogen
sind leicht zu bekommen, wadhrend harte Drogen erfolgreich
beseitigt wurden. Innerhalb von Christiania gibt es zahl-
reiche Werkstatten, in denen eine Vielzahl von Waren her-
gestellt werden, am bekanntesten davon sind hochwertige
Fahrrader. Es gibt auch Restaurants, Cafes, einen Kinder-
garten, eine Klinik, ein Bioladen, einen Buchladen, einen
anarchistischen Raum und einen Konzertsaal. Christiania
wurde nie erfolgreich von irgendwelchen Banden oder ansas-
sigen Schléager*innen dominiert. 1984 zog eine Motorradbande
ein, in der Hoffnung, die Gesetzlosigkeit der autonomen
Zone auszunutzen und den Hasch-Handel zu monopolisieren.
Nach mehreren Konflikten gelang es den Bewohner*innen von
Christiania, die Biker*innen mit meist friedlichen Taktiken
rauszuschmeifRen.

Die schlimmste Schikane kam von der Polizei, die kirz-
lich wieder nach Christiania kam, um Menschen wegen Mari-
huana und Haschisch zu verhaften, gewbhnlich als Vorwand,
um die Spannungen eskalieren zu lassen. Lokale Immobilien-
entwickler*innen wirden gerne sehen, wie die Autonome Zone
zerstért wird, weil er auf einem Land liegt, das sehr an
Wert gewonnen hat. Vor Jahrzehnten hatten die Bewohner*in-
nen von Christiania eine hitzige Debatte dartber, wie mit
dem Problem der von aufen kommenden harten Drogen umzugehen
ist. Uber viel Widerstand wurde beschlossen, die Polizei um
Hilfe zu bitten, nur um festzustellen, dass sich die Poli-
zei darauf konzentrierte, Menschen fir weiche Drogen ein-
zusperren und die Verbreitung von harten Drogen wie Heroin



16

zu schitzen, vermutlich in der Hoffnung, dass eine Sucht-
epidemie das Experiment von einem autonom sozialen Umfeld
zerstdren wirde[9]. Es ist keineswegs das erste Mal, dass
die Polizei oder andere Vertreter*innen des Staates Sucht-
mittel verbreiten und gleichzeitig weiche oder halluzino-
gene Drogen unterdriicken. Tatsachlich scheint dies ein weit
verbreiteter Teil der Polizeistrategien von Unterdruckung
zu sein.Zu guter Letzt haben die Bewohner*innen von Chris-
tiania die Polizei rausgeschmissen und sich selbst mit dem
Problem der harten Drogen befasst, indem sie Dealer*innen
ferngehalten und sozialen Druck ausgelbt haben, um den
Konsum von harten Drogen zu unterbinden.

In Christiania wie auch anderswo stellt der Staat die
grolRte Gefahr fiur die Gemeinschaft dar. Im Gegensatz zu den
vereinzelten Schlager*innen, von denen sich vorgestellt
wird, dass sie eine gesetzlose Gesellschaft terrorisieren,
kann der Staat nicht so einfach besiegt werden. In der Re-
gel strebt der Staat ein Gewaltmonopol unter dem Vorwand
an, die Birger*innen vor anderen Schlager*innen zu schit-
zen. Dies 1ist die Rechtfertigung dafir, Personen auBerhalb
des Staatsapparats die Anwendung von Gewalt zu verbieten,
insbesondere =zur Selbstverteidigung gegen die Regierung.
Als Gegenleistung fur diese Entmachtigung werden die Blr-
ger*innen an das Gerichtssystem verwiesen, um ihre Inter-
essen zu verteidigen. Aber natirlich ist das Gerichtssystem
auch Teil des Staates und schitzt ebenfalls dessen Inter-
essen. Wenn die Regierung dein Land beschlagnahmt, um bei-
spielsweise ein Einkaufszentrum zu bauen, kannst Du die
Angelegenheit vor Gericht bringen oder sogar vor den
Stadtrat bringen, dann sprichst Du mdglicherweise mit einer
Person, die selbst vom Einkaufszentrum profitieren kann.
Die Gerichte der Tyrann*innen werden den Opfern der Unter-
drickung gegenliber nicht fair sein und sie werden nicht mit
Dir sympathisieren, wenn Du dich gegen die R&umung vertei-
digst. Stattdessen werden sie dich einsperren.

In diesem Zusammenhang missen diejenigen, die eine L6-
sung wiinschen, diese haufig auBergerichtlich suchen. Eine
Milit&rdiktatur ergriff 1976 in Argentinien die Macht und
fuhrte einen ,schmutzigen Krieg” gegen Linke, in dem 30.000
Menschen gefoltert und getdtet wurden. Die fir die Folter
und Hinrichtungen verantwortlichen Beamt*innen wurden von
der demokratischen Regierung, welche der Diktatur nach-
folgte, begnadigt.

Die Madres de Plaza de Mayo (,Mitter des Platzes der
Mairevolution”), die sich versammelten, um ein Ende des
Verschwindens zu fordern und zu erfahren, was mit ihren
Kindern geschah, waren eine wichtige soziale Kraft bei der
Beendigung der Terrorherrschaft. Da die Regierung nie
ernsthafte Schritte unternommen hat, um die MOrder*innen
und Folterer*innen zur Rechenschaft zu ziehen, haben die
Menschen eine Volksjustiz ausgearbeitet, die auf den von



17

den Miuttern organisierten Protesten und Gedenkst&atten auf-
baut und daruber hinausgeht.

Wenn ein*e Teilnehmer*in des schmutzigen Krieges veror-
tet wird, bringen Aktivist*innen in der gesamten Nachbar-
schaft Plakate an, die alle UUber deren Anwesenheit
informieren. Sie kodnnen lokale Geschafte bitten, dieser
Person den Zutritt zu verweigern, ihr zu folgen und sie zu
drangsalieren. In einer als "Escrache" bekannten Taktik
marschieren Hunderte oder sogar Tausende von Demonstrie-
renden mit Schildern, Bannern, Puppen und Trommeln zum Haus
von Teilnehmenden des schmutzigen Krieges. Sie singen,
skandieren wund machen stundenlang Musik, beschémen die
folternde Person und lassen alle wissen, was sie getan hat;
Die Menge kann auch das Haus mit Farbbomben angreifen [10].

Trotz eines Justizsystems, das die Machtigen schiutzt, ha-
ben sich die sozialen Bewegungen Argentiniens gemeinsam
organisiert, um die schlimmsten Mobbenden und Tyrannisie-
renden zu beschémen und zu isolieren.

FuBnoften

[9] Es liegt sehr nahe dies mit der britischen
Verbreitung von Opium in China oder der US-Regierung zu
vergleichen, die Whisky unter der indigenen Bevdélkerung und
spdter Heroin in Ghettos verbreitet.

[10] Natasha Gordon und Paul Chatterton, Taking Back
Control: A Journey through Argentina’s Popular Uprising,
Leeds, Leeds (UK): University of Leeds, 2004, S. 66-68.



18
Was hindert Menschen daran, andere zu téten?

Viele Gewaltverbrechen lassen sich auf kulturelle
Faktoren zuruckfihren. Gewalttdtige Verbrechen wie Mord
wlrden in einer anarchistischen Gesellschaft wahrscheinlich
stark abnehmen, da die meisten ihrer Ursachen - Armut,
Verherrlichung von Gewalt im Fernsehen, Geféngnisse,
Polizei, Kriegsfuhrung, Sexismus und Normalisierung
individualistischer und antisozialer Verhaltensweisen —
verschwinden oder drastisch abnehmen wirden. Die
Unterschiede zwischen zweli Zapotec-Gemeinschaften zeigen,
dass Frieden eine Wahl ist. Die Zapoteca sind eine
sesshafte, landwirtschaftliche indigene Nation, die auf
Land lebt, auf das jetzt der Staat Mexiko Anspruch erhoben
hat. Eine zapotekische Gemeinschaft, La Paz, hat eine
jéhrliche Mordrate von 3,4 / 100.000. Eine benachbarte
Zapotec-Gemeinschaft zeigt hingegen eine viel héhere
Mordrate von 18,1 / 100.000.

Welche sozialen Eigenschaften gehen mit der
friedlicheren Lebensweise einher?

Im Gegensatz zur mehr gewalttadtigen Nachbargemeinschaft
schlagen die Zapoteca in La Paz keine Kinder;
Dementsprechend erleben Kinder weniger Gewalt und wenden
wiederum an ihrer Stelle weniger Gewalt an. Ebenso ist das
Schlagen von Frauen selten wund wird als inakzeptabel
angesehen. Frauen gelten als gleichberechtigt mit Mannern
und genieRen eine Autonomie ihrer wirtschaftlichen
Tatigkeit, welche fur das Leben der Gemeinschaft wichtig
ist, weil sie so unabhéngig von Mannern sind. In Bezug auf
die Kindererziehung werden die Auswirkungen dieses
speziellen Vergleichs durch mindestens eine interkulturelle
Studie zur Sozialisation bestatigt, in der festgestellt
wurde, dass warme, liebevolle Sozialisationstechniken mit
geringen Konflikten in der Gesellschaft korrelieren[11].

Die Semai und die Norweger*innen wurden beide als
Gesellschaften mit niedrigen Mordraten erwdhnt[12]”. Bis
zum Kolonialismus galten die Semai als staatenlos, wahrend
Norwegen einer Regierung unterliegt. Die Sozialisation ist
sowohl unter den Semai als auch unter den Norweger*innen
relativ friedlich. Die Semai nutzen eine
Geschenkwirtschaft, um den Wohlstand gleichmalRig zu
verteilen, wahrend Norwegen aufgrund seiner sozialistischen
Innenpolitik eine der geringsten Ungleichheiten in der
Verteilung von Reichtum aller kapitalistischen Lé&nder
aufweist. Eine weitere Gemeinsamkeit besteht darin, dass
sich bei der Schlichtung von Streitigkeiten eher auf
Mediation gesetzt wird, anstatt sich auf Bestrafung,
Polizei oder Geféngnisse zu verlassen. Norwegen hat zwar
eine Polizei und ein Geféngnissystem, aber im Vergleich zu
den meisten anderen Staaten wird viel Vertrauen in



19

Mechanismen zur Konfliktmediation gesteckt, &hnlich wie in
friedlichen, staatenlosen Gesellschaften. Die meisten
zivilen Konflikte missen in Norwegen vor Mediator*innen
gebracht werden, bevor sie vor Gericht landen, und auch
Tausende von strafrechtlichen Angelegenheiten werden auch
vor Mediator*innen gebracht. Im Jahr 2001 wurde in 89% der
Mediationen eine Einigung erzielt[13].

In einer anarchistischen Gesellschaft ware also
Gewaltverbrechen weniger verbreitet. Aber wenn es dann doch
passiert, ware die Gesellschaft anfélliger verletzt =zu
werden? SchlieRlich kdénnte argumentiert werden, dass selbst
wenn Gewalt keine verninftig erscheinende soziale Reaktion
mehr ist, gelegentlich immer noch psychopathische
Morder*innen auftreten. Es genugt wohl zu sagen, dass eine
Gesellschaft, die in der Lage ist, eine ganze Regierung zu
stirzen, wohl kaum vereinzelten psychopathischen
Morder*innen ausgeliefert wéare. Und Gesellschaften, die
nicht aus einer Revolution hervorgegangen sind, sondern
aber dennoch ein starkes Gemeinschaftsgefuhl und
Solidaritat geniefen, kdnnen sich auch selbst schitzen. Die
Inuit, indigene J&ger*innen und Sammler*innen aus den
arktischen Regionen Nordamerikas, liefern ein Beispiel
daflir, was eine staatenlose Gesellschaft im schlimmsten
Fall tun kann. Nach ihren Traditionen wiirde die Gemeinde
einem Menschen, der einen Mord begangen hat, vergeben und
ihn mit der Familie des Opfers versdhnen. Wenn dieser
Mensch einen weiteren Mord begeht, wird er getdtet -
normalerweise von Mitgliedern der eigenen Familie, sodass
es keine Feindseligkeit oder Grund zur Fehde gibt.

Die bestrafenden Methoden des Staates, um mit
Kriminalitadt umzugehen machen Dinge schlimmer, und nicht
besser. Die wiederherstellenden Methoden als Reaktion auf
sozialen Schaden, die in vielen staatenlosen Gesellschaften
angewendet werden, erdffnen neue Moglichkeiten, den
Kreislauf von Missbrauch, Bestrafung und Schaden zu
entkommen, der vielen von uns nur allzu vertraut ist.

FuBnoften

[11] Graham Kemp und Douglas P. Fry (Hrsg.) Keeping the Peace: Conflict
Resolution and Peaceful Societies around the World, New York: Routledge,
2004, S. 73-79. Die interkulturelle Studie ist M.H. Ross, The Culture of
Conflict, New Haven: Yale University Press, 1993.

[12] Bestimmte gesellschaftliche Merkmale der Semai und Norweger*innen
wurden 1in anderen Kapiteln dieses Buches als Beispiele fiir einige
anarchistische Prinzipien beschrieben. (Anm. d. Ubersetzer*in)

[13] Graham Kemp und Douglas P. Fry (Hrsg.), Keeping the Peace: Conflict
Resolution and Peaceful Societies around the World, New York: Routledge,
2004, S. 163.



20

Was ist mit Vergewaltigung, hduslicher Gewalt
und anderen Formen von Kérperverletzung?

Viele Handlungen, die von unserer Regierung als Verbre-
chen betrachtet werden, sind v6llig harmlos. Einige Ver-
brechen, wie das Stehlen von Reichen oder die Sabotage von
Kriegsmaschinen, kdnnen den Schaden genau genommen verrin-
gern. Dennoch stellen einige VerstoRen, die heute als Ver-
brechen gelten, auch einen echten sozialen Schaden dar. Von
diesen wird Mord viel sensationalisiert, ist aber recht
selten im Vergleich zu anderen, haufigeren Problemen.

Sexuelle und héausliche Gewalt sind in unserer Gesell-
schaft weit verbreitet, und selbst ohne Regierung und Ka-
pitalismus werden diese Formen der Gewalt fortbestehen,
sofern sie nicht ausdricklich angegangen werden. Gegenwar -
tig werden viele Formen sexueller und héauslicher Gewalt
allgemein toleriert.

Einige werden sogar auf subtile Weise von Hollywood,
Kirchen wund anderen etablierten Institutionen ermutigt.
Hollywood sexualisiert haufig Vergewaltigungen und ver-
herrlicht zusammen mit anderen unternehmerischen Medien und
auch den meisten groflen Religionen weibliche Passivitat und
Unterwiirfigkeit. In dem Diskurs, den diese Institutionen
beeinflussen, wird das schwerwiegende Problem von Verge-
waltigungen in der Ehe ignoriert, und als Resultat glauben
viele Menschen sogar, dass ein Ehemann eine Ehefrau nicht
vergewaltigen kann, weil sie einen Vertrag der sexuellen
Vereinigung eingegangen sind. Nachrichtenmedien und Holly-
wood-Filme portratieren Vergewaltigung regelmdfig als eine
Handlung von Fremden - insbesondere von armen, nicht-weifen
Fremden. In dieser Version besteht die einzige Hoffnung
einer Frau darin, von der Polizei oder dem Partner be-
schitzt zu werden. In Wahrheit wird allerdings die Uber-
wiegende Mehrheit der Vergewaltigungen von Partnern,
Freunden und Familienmitgliedern in Situationen begangen,
die in der Grauzone zwischen den géngigen Definitionen von
Konsens und Gewalt liegen. Immer haufiger ignoriert Holly-
wood die Probleme von Vergewaltigung, Missbrauch und haus-
licher Gewalt komplett und erhdlt gleichzeitig den Mythos
der Liebe auf den ersten Blick. In diesem Mythos gewinnt
der Mann die Frau und die beiden erfullen alle emotionalen
und sexuellen Bedirfnisse des anderen und bilden das per-
fekte Paar, ohne Uber Konsens zu sprechen, an der Kommuni-
kation zu arbeiten oder emotionale und sexuelle Grenzen
festlegen zu missen.

Polizei und andere Institutionen, die vorgeben, Frauen
vor Vergewaltigungen zu schitzen, raten Frauen, sich nicht
zu widersetzen, aus Angst, die angreifende Person zu pro-
vozieren, wenn alle Anzeichen und die Vernunft darauf hin-
deuten, dass Widerstand oft die beste Méglichkeit ist. Der



21

Staat bietet Frauen selten Selbstverteidigungskurse an,
wahrend er h&ufig Frauen verfolgt, die Angreifer zur
Selbstverteidigung toten oder verletzen. Menschen, die den
Staat ersuchen, um sexuelle oder korperliche Ubergriffe zu
melden, erleiden =zusdtzliche Demitigung. Gerichte stellen
die Ehrlichkeit und moralische Unbescholtenheit von Frauen
in Frage, die nach sexuellen Ubergriffen mutig an die Of-
fentlichkeit gehen; Gerichte vergeben das Sorgerecht fir
Kinder an missbrduchliche Vvater; Die Polizei ignoriert An-
rufe wegen hauslicher Gewalt und steht sogar untatig dar,
wahrend Ehemdnner Frauen schlagen. Einige o&rtliche Vor-
schriften schreiben vor, dass die Polizei eine Person oder
sogar beide Beteiligten bei einem Anruf zu hauslicher Ge-
walt festnehmen muss. Oft wird daher eine Frau, die selbst
um Hilfe ruft, selbst ins Gefangnis geschickt. Transperso-
nen werden noch haufiger von der Rechtsordnung verraten,
die sich weigert, ihre Identitdt zu respektieren, und sie
haufig Gefangniszellen zwingt mit Menschen unterschiedli-
chen Genderss. Menschen der Arbeiter*innenklasse und ob-
dachlose Transpersonen werden systematisch von
Beamtet*innen des Justizsystems vergewaltigt.

Ein groRer Teil des Missbrauchs, der nicht direkt von
Menschen der Behdrden verursacht wird, ist darauf zurlck-
zufiuhren, dass Menschen ihre Wut an denjenigen unter ihnen
in der sozialen Hierarchie rauslassen. Kinder, die gewdhn-
lich am unteren Ende der Pyramide stehen, erfahren viel von
diesem Missbrauch. Die Autoritatspersonen, die sie schiitzen
sollen - Eltern, Verwandte, Priester, Lehrer, missbrauchen
sie am haufigsten.

Wird Hilfe gesucht, macht es das oft nur schlimmer, da
das Rechtssystem es ihnen zu keinem Zeitpunkt erlaubt, die
Kontrolle Uber ihr eigenes Leben zurickzugewinnen, obwohl
es genau diese Kontrolle ist, die Uberlebende von Miss-
brauch am dringendsten bendtigen. Stattdessen entscheiden
in jedem Fall Sozialarbeiter*innen und Richter*innen, wel-
che wenig Kenntnis Uber die Situation und Hunderte anderer
Falle haben, die geschlichtet werden missen.

Das derzeitige Handlungsmuster, Tater zu bestrafen und
die Bedirfnisse der Betroffenen zu ignorieren, hat sich als
totaler Fehlschlag erwiesen, und eine verstdrkte Vollstre-
ckung der Gesetze wirde dies nicht &ndern. Menschen, die
missbrauchen, wurden oft selbst missbraucht; Wenn sie ins
Gefangnis geschickt werden, macht es das nicht weniger
wahrscheinlich, dass sie missbrauchlich handeln. Menschen,
die Missbrauch Uberleben, kdnnen von einem geschitzten Raum
profitieren, aber wenn sie ihre Tater ins Gefangnis schi-
cken, besteht keine Gelegenheit zur Versdhnung. Und wenn
sie finanziell von ihren Missbrauchern abhangig sind, wie
es haufig der Fall ist, kann es sein, dass sie sich aus
Angst vor Obdachlosigkeit, Armut oder Pflegefamilien dazu
entscheiden das Verbrechen nicht zu melden.



22

Dem Staat unterliegend behandeln wir sexuelle und h&us-
liche Gewalt als Kriminalit&t - Verst®dRe gegen die vom
Staat zugeteilten Rechte der Betroffenen. Diese Verstole
sind dann inakzeptabel, nur weil sie den Geboten des Staa-
tes widersprechen. Im Gegensatz dazu verwenden viele staa-
tenlose Gesellschaften eine bedirfnisorientierte
Vorgehensweise. Dieses Vorgehen formuliert diese Formen von
Gewalt als sozialen Schaden und konzentriert sich somit auf
die Bedirfnisse der Uberlebenden nach Heilung und dem Be-
dirfnis vom Tater, eine gesunde Person zu werden, die einen
Bezug zur Gesellschaft aufbauen kann. Da diese sozialen
Schaden nicht isoliert stattfinden, schlieft diese Vorge-
hensweise die gesamte Gemeinschaft ein und versucht, einen
verbreiteten sozialen Frieden wiederherzustellen, wobei die
Autonomie und die selbstgesetzten Bediirfnisse der einzelnen
Menschen respektiert werden.

Die Methode der ,Friedensstiftung” der Najavo hat duber
Jahrhunderte Uberlebt, trotz der Gewalt des Kolonialismus.
Diese Methode wird derzeit wieder auferlebt, um mit sozia-
len Schaden umzugehen und die Abhéngigkeit von der US-Re-
gierung zu verringern. Menschen, die Restorative Justice
(,Wiederherstellende Gerechtigkeit”) studieren, orientieren
sich an den Navajo als Beispiel.

In der Navajo-Praxis der Restorative Justice handelt ei-
ne Person, die von allen Parteien als fair und unparteiisch
angesehen wird, als Friedensstifter*in. Eine Person kann
die Friedensstiftung aufsuchen, wenn sie auf aus eigenen
Sticken Hilfe bei einem Problem sucht, wenn ihre Gemeinde
oder Familie dber ihr Verhalten besorgt ist, wenn sie je-
mensch verletzt hat oder von jemensch verletzt wurde oder
wenn sie sich in einem Streit befindet mit einer anderen
Person, und beide sie beim L&sen brauchen. Im Vergleich
dazu steht das staatliche System von Bestrafung, bei dem
Menschen nur dann Aufmerksamkeit erhalten - und immer
negative Aufmerksamkeit, wenn sie gegen ein Gesetz versto-
Ben. Der Schaden selbst und die Grinde, wegen den er ent-
standen sind, sind fir das Gerichtsverfahren irrelevant.

Der Zweck des Navajo-Prozesses ist es, die Bedirfnisse
derer zu erfillen, die zu den Friedensstifter*innen kommen,
und die Wurzel des Problems zu finden. ,Wenn Mitglieder der
Navajo-Gemeinschaft versuchen zu erkldren, warum Menschen
sich selbst oder anderen Schaden zuflgen, sagen sie, dass
sich die Verantwortlichen so verhalten, weil sie sich von
der Welt um sich herum getrennt haben, von all den Men-
schen, mit denen sie leben und arbeiten. Sie sagen, dass
diese Person , sich so verhdlt, als hatte sie keine Ver-
wandten. Die Friedensstifter*innen lOsen dies, indem sie
"Sachen aussprechen" und der Person, die Schaden zugefilgt
hat, helfen, sich wieder mit ihrer Gemeinschaft zu verbin-
den und die Unterstitzung und den Boden unter den FiRen
wiederzugewinnen, den sie braucht, um gesund zu handeln.



23

Zusatzlich unterstitzen sie die Person, die verletzt wurde,
und suchen nach Wegen, um dieser Person zu helfen, sich
wieder sicher und unversehrt zu fihlen.

Um das zu erzielen, bezieht der Prozess der Friedens-
stiftung die Familie und Freund*innen der Beteiligten ein.
Die Leute erzahlen ihre Hintergrinde, ihre Perspektiven auf
das Problem und wie sie sich fihlen. Das letztendliche Ziel
ist es, eine praktische Lodsung zu finden, die die Bezie-
hungen der Menschen wiederherstellt. Um dies zu unterstut-
zen, halten die Friedensstifter*innen eine Predigt, die
sich haufig auf die Schdpfungsgeschichten der Navajo be-
ruht, in denen traditionelle Figuren aus der Vergangenheit
mit gleichen Problemen umgegangen sind. In F&llen, bei de-
nen es eindeutig ist, dass eine Person falsch gehandelt hat
und einer anderen Person Schaden zugeflgt hat, =zahlt
der*die Tater*in am Ende des Prozesses haufig einen ver-
einbarten Betrag an Entschadigung oder Nalyeeh. NaIyeeh ist
jedoch keine Form der Bestrafung im Sinne von ,Auge um Au-
ge”, sondern eine Moéglichkeit, ,die Dinge fir die Person,
die einen Verlust erlitten hat, wieder zu richten”. 104 der
110 Ortsgruppen oder halbautonomen Gemeinschaften der Na-
vajo-Nation haben derzeit Friedensstifter*innen vorgesehen,
und in vielen Fallen wurden in der Vergangenheit angesehene
Familienmitglieder aufgefordert, Konflikte auf inoffizielle
Weise zu losen[14].

Critical Resistance (,,Kritischer Widerstand”) ist eine
antiautoritdre Organisation in den USA, die von ehemaligen
Gefangenen und Familienmitgliedern von Gefangenen gegrundet
wurde, mit dem Zweck das Gefangnissystem und seine Ursachen
abzuschaffen. Zum Zeitpunkt dieses Schreibens, arbeitet die
Gruppe an der Einrichtung von harm free zones (,Zonen ohne
Verletzung”). Der Zweck einer solchen Zone besteht darin,
den lokalen Gemeinschaften Mittel und Ausbildung zur Ver-
figung zu stellen, um ihre F&higkeit zur L&sung von Kon-
flikten zZu starken und zZu entwickeln, ohne die
Notwendigkeit von Polizei, das Gerichtssystem oder die Ge-
fangnisindustrie. Die harm free zone praktiziert einen ab-
olitionistischen Ansatz zur Entwicklung von Gemeinschaften,
was bedeutet, heute Modelle zu bauen, die zeigen, wie wir
jetzt und in Zukunft leben wollen[15]. Indem engerer Be-
ziehungen zwischen Nachbar*innen aufgebaut werden und die
bewusste Schaffung gemeinschaftlicher Ressourcen, kdnnen
Leute innerhalb der Nachbar*innenschaft Drogenhandel fern-
halten, Unterstitzung fur Suchtkranke bieten, in miss-
brauchliche Familiensituationen eingreifen, Kinderbetreuung
und Alternativen zum Beitritt zu Gangs aufbauen und die
persdnliche Kommunikation verbessern.

Andere antiautoritédre Gruppen, von denen einige von die-
sem Modell inspiriert sind, haben mit der harten Arbeit
begonnen, harm free zones in ihren eigenen Stadten einzu-
richten. Auch wenn es Uberhaupt kein Gewaltverbrechen gabe,



24

wirde eine rassistische, kapitalistische Regierung natuir-
lich immer noch Ausreden finden, um Menschen einzusperren:
Interne Feinde zu schaffen und den Widerstand zu bestrafen,
das war schon immer eine Methode der Regierung, und heut-
zutage sind so viele Privatunternehmen in das Geféangnis-
system involviert, dass es eine wachstumsorientierte
Industrie geworden ist. Aber wenn Menschen nicht mehr von
Polizei und Geféangnissen abhdngig sind, wenn Gemeinschaften
nicht langer durch selbst =zugefiligten sozialen Schaden be-
schadigt werden, ist es viel einfacher, Widerstand zu or-
ganisieren.

In den Vereinigten Staaten und anderen L&ndern haben Fe-
minist*innen eine Veranstaltung organisiert mit dem Titel
,Take Back the Night” (,Hol dir die Nacht zurick”), um auf
Gewalt gegen Frauen aufmerksam zu machen. Einmal im Jahr
marschiert eine grofle Gruppe von Frauen und Unterstit-
zer*innen nachts durch ihre Nachbar*innenschaft oder ihr

Hochschulgelande — eine Uhrzeit, die viele Frauen mit
einem erhohten Risiko fur sexuelle Ubergriffe in Verbindung
bringen - , um ihre Umgebung zurickzugewinnen und das

Problem sichtbar zu machen. Diese Veranstaltungen beinhal-
ten Ublicherweise Aufklarungen lber das Patriarchat und die
Ursachen von Gewalt gegen Frauen. Einige Take Back the
Night-Gruppen befassen sich auch mit der zunehmenden ge-
sellschaftlichen Gewalt gegen Transpersonen. Der erste Take
Back the Night-Marsch fand 1976 in Belgien statt und wurde
von Frauen organisiert, die am ,Internationalen Tribunal
flUr Verbrechen gegen Frauen” teilnahmen. Die Veranstaltung
lehnt sich stark an die Tradition der Walpurgisnacht-Pro-
teste in Deutschland an. Bekannt als ,Hexennacht”, ist der
30. April, die Nacht vor dem 1. Mai, eine traditionelle
Nacht fir Streiche, Aufruhr, heidnischen und feministischen
widerstand. 1977 sind deutsche Feminist*innen, die mit der
autonomen Bewegung auf der Walpurgisnacht involviert waren,
unter dem Motto ,Frauen holen sich die Nacht zurick!” durch
die StraRen gezogen. Das erste Take Back the Night in den
USA fand am 4. November 1977 im Rotlichtviertel von San
Francisco statt. Eine solche Aktion ist ein wichtiger ers-
ter Schritt zur Schaffung einer kollektiven Kraft, die in
der Lage ist, die Gesellschaft zu verandern. Unter dem Pa-
triarchat ist jede Familie isoliert, und obwohl viele unter
den gleichen Problemen leiden, tun sie dies allein. Sich zu
versammeln, um Uber ein scheinbar unaussprechliches Problem
zu reden und einen o6ffentlichen Raum zurickzugewinnen, der
ihnen verweigert wurde - die n&achtlichen Stralen - , ist
eine lebendige Metapher fir die anarchistische Gesell-
schaft, in der Menschen zusammenkommen, um jede Autori-
tatsperson und jede Unterdrickung zu Uberwinden.

Sexuelle Gewalt betrifft jeden Menschen in einer patri-
archalen Gesellschaft. Sie kommt auch in radikalen Gemein-
schaften vor, die gegen Sexismus und sexuelle Gewalt sind.



25

Solange sie sich nicht ernsthaft darauf konzentrieren, das
angelernte patriarchale Verhalten abzubauen, reagieren
selbsternannte Radikale h&ufig auf Vergewaltigungen, Be-
lastigungen und andere Formen von Missbrauch und sexueller
Gewalt auf dieselbe Weise, wie sie im Rest der Gesellschaft
nur allzu h&ufig vorkommt: Ignorieren, Rechtfertigen, keine
Stellung beziehen, den Uberlebenden nicht glauben oder sie
sogar beschuldigen. Um dem entgegenzuwirken, bildeten Fe-
minist*innen und Anarchist*innen in Philadelphia zwei
Gruppen. Die erste, Phillys Pissed, unterstitzt Uberlebende
sexueller Gewalt:

Alle Dienste von Philly's Pissed werden vertraulich aus-
gefihrt, sofern die betroffene Person nichts anderes ver-
langt. Wir sind keine zertifizierten ,Expert*innen”,
sondern eine Gruppe von Menschen, deren Leben wiederholt
von sexuellen Ubergriffen betroffen war und die ihr Bestes
tun, um eine sicherere Welt zu schaffen. Wir respektieren
unser eigenes Wissen und das Wissen anderer, um herauszu-
finden, was sich fir alle Menschen am sichersten anfihlt.
Phillys Pissed unterstutzt Uberlebende sexueller Ubergrif-
fe, indem es auf ihre unmittelbaren Bedirfnisse eingeht und
ihnen dabei hilft, fir sich klar zu bekommen, was sie
brauchen, damit sie sich wieder sicher fihlen und den Ein-
druck bekommen ihr Leben unter Kontrolle zu haben[16].

Wenn die Uberlebenden verlangen, dass die Angreifer*in-
nen eine Beratung erhalten, sich o6ffentlich entschuldigen
oder nie wieder in die N&he der Uberlebenden kommen, kann
die Unterstitzungsgruppe das bewirken. Wenn der*die Uber-
lebende dies winscht, kann die Gruppe die Identitdt der
Angreifer*innen veroffentlichen, um andere Personen zu
warnen oder zu verhindern, dass diese Personen ihre Hand-
lungen geheim halten.

Die zweite Gruppe, Philly Stands Up, arbeitet mit Men-
schen zusammen, die selbst sexuelle Ubergriffe begangen
haben, um sie dabei zu unterstitzen, Verantwortung fiur ihre
Handlungen zu ibernehmen, und hilft ihnen dabei zu lernen,
wie sie ihr Verhalten &ndern und gesunde Beziehungen zu
ihrer Gemeinschaft wiederherzustellen kodnnen. Die beiden
Gruppen veranstalten auch Workshops in anderen Stadten, um
ihre Erfahrungen beziglich sexueller Ubergriffe auszutau-
schen.

FuBnoten

[14] Alle Zitate und Statistiken ilber die Navajo stammen von Dennis
Sullivan und Larry Tifft Restorative Justice: Healing the Foundations of
Our Everyday Lives, Monsey, NY: Willow Tree Press, 2001, S. 53-59

[15] www.harmfreezone.org (abgerufen am 24. November 2006)

[16] Phillys Pissed, www.phillyspissed.net [abgerufen am 20. Mai 2008]



26
Uber individuelle Justiz hinaus

Die Auffassung von Justiz ist vielleicht das gefahr-
lichste Produkt der autoritaren Psychologie. Die schlimms-
ten Falle von Misshbrauch des Staates passieren in seinen
Gefadngnissen, seinen 1Inquisitionen, seinem erzwungenen
Justizvollzug und den Rehabilitierungsmalnahmen. Polizei,
Richter*innen und Geféngniswdrter*innen sind Schlisselfi-
guren von Zwang und Gewalt. Im Namen der Gerechtigkeit
terrorisieren uniformierte Schldger*innen ganze Gemein-
schaften, wahrend Regimekritische bei exakt der Regierung,
die sie unterdrickt, eine Petition einreichen. Viele Men-
schen haben das Narrativ von einer staatlichen Justiz so
sehr verinnerlicht, dass sie Angst haben, den Schutz und
die Streitbeilegung =zu verlieren, die Staaten angeblich
bieten.

wWenn Gerechtigkeit =zur Privatangelegenheit von Spezia-
list*innen wird, ist die Unterdrickung nicht weit entfernt.
Staatenlosen Gesellschaften, die an der Schwelle stehen,
Hierarchien mit Zwangsgewalt zu entwickeln, welche zur
Bildung einer Regierung fuhren, scheinen das Merkmal ge-
meinsam zu haben, dass eine Gruppe angesehener mannlicher
Altester dauerhaft damit betraut sind Konflikte aufzuldsen
und Gerechtigkeit durchzusetzen. In einem solchen Kontext
kénnen sich Privilegien verankern, da diejenigen, die sie
genielRen, die sozialen Normen formen koénnen, die ihr Pri-
vileg aufrechterhalten und erweitern. Ohne diese Macht ru-
hen individueller Reichtum und Macht auf einer schwachen
Grundlage, die von allen streitig gemacht werden kann.

Die staatliche Justiz beginnt mit der Ablehnung, sich
mit menschlichen Bedirfnissen auseinanderzusetzen. Mensch-
lichen Bedirfnisse sind dynamisch und kdnnen nur von denen
vollstandig verstanden werden, die sie selbst erfahren. Im
Gegensatz dazu ist staatliche Justiz die Ausfihrung von
allgemeingliltigen Vorschriften, die gesetzlich vorge-
schrieben sind.

Die Spezialist*innen, die die Gesetze auslegen, sollen
sich eher auf die urspringliche Absicht des Gesetzes-
schreiber*innen konzentrieren als auf die vorliegende Si-
tuation. Wenn Du Brot brauchst und Diebstahl ein Verbrechen
ist, wirst du dafir bestraft es zu nehmen, selbst wenn Du
es von einem Menschen nimmst, der es nicht braucht. Wenn
sich die Gesellschaft allerdings eher auf die Bedlrfnisse
und Winsche der Menschen konzentriert als auf die Umsetzung
feststehender Gesetze, hast Du die Mdglichkeit, die Ge-
meinschaft davon zu Uberzeugen, dass du mehr Brot bendtigst
als die Person, von der du es genommen hast. Auf diese
Weise bleiben die Handelnden und die Betroffenen im Zentrum
des Prozesses, stets in der Lage, sich selbst zu rechtfer-
tigen und die Normen der Gemeinschaft in Frage zu stellen.



27

Im Gegensatz dazu hangt Justiz von Verurteilung ab und
privilegiert eine beméchtigte Person zur Entscheidungsfin-
dung gegeniber den Anklagenden und Angeklagten, die macht-
los das Ergebnis abwarten. Justiz ist die Vollstreckung der
Moral - welche in ihren Urspringen mit einer goéttlichen
Bestimmung gerechtfertigt wurde. Wenn sich Gesellschaften
von religiésen Begrundungen abwenden, wird die Moral als
universell, naturgemdll oder wissenschaftlich betrachtet -
Gebiete, die noch weiter vom Einfluss der Allgemeinheit
entfernt sind - bis die Moral fast ausschlieflich von Me-
dien und der Regierung geformt und geliefert wird.

Der Begriff der Justiz und die damit verbundenen sozia-
len Verhé&ltnisse sind von sich aus bereits autoritér. 1In
der Praxis geben Justizsysteme immer unfaire Vorteile den
Machtigen und figen den Machtlosen schreckliche Missstande
zu. Gleichzeitig korrumpieren sie uns ethisch und lassen
unsere Kraft Initiative zu ergreifen und unser Verantwor-
tungsbewusstsein verkimmern.

Wie eine Droge machen sie uns abhdngig und wadhrend sie
gleichzeitig die Erfillung eines natirlichen menschlichen
Bedlrfnisses vortauschen, in diesem Fall die Notwendigkeit,
Konflikte zu ldsen. Daher betteln die Menschen das Justiz-
system an nach Reformen, egal wie unrealistisch ihre Er-
wartungen sind, anstatt die Angelegenheit selbst in die
Hand zu nehmen.

Um Heilung nach Missbrauch zu erfahren, muss die ver-
letzte Person die Kontrolle iber ihr Leben wiedererlangen,
die missbrauchende Person muss eine gesunde Beziehung zu
den Mitmenschen wiederherstellen und die Gemeinschaft muss
ihre Normen und Machtdynamiken in Frage stellen. Das Jus-
tizsystem verhindert all dies. Es bindelt die Kontrolle,
entfremdet ganze Gemeinschaften und blockiert die Suche
nach den Wurzeln von Problemen, wobei vor allem der Status
quo erhalten bleibt.

Polizei und Gerichte sind in der Lage ein gewisses Mald
an Schutz bieten, insbesondere fir Menschen, die von Ras-
sismus, Sexismus oder Kapitalismus privilegiert werden.
Aber die groéRte Gefahr, welcher die meisten Menschen ent-
gegentreten, ist jedoch das System selbst. Zum Beispiel
werden jedes Jahr Tausende von Arbeiter*innen getdtet durch
Vernachldssigung und unsicheren Arbeitsbedingungen der Un-
ternehmen, aber Arbeitgeber*innen werden niemals als Mér-
der*innen bestraft und praktisch nie als Kriminelle
angeklagt. Das Beste, auf das die meisten Arbeiter*innen-
familien hoffen konnen ist eine finanzielle Entschadigung
eines Zivilgerichts. Wer entscheidet, dass Vorgesetzte, die
vom Tod der Arbeiter*innen profitieren, nichts Schlimmeres
gegenubersteht als eine Klage, wahrend eine Frau, die ihren
missbrauchlichen Ehemann erschieflt, ins Gefangnis geht und
ein schwarzer Teenager, der eine*n Polizist*in zur Selbst-
verteidigung totet, die Todesstrafe erhalt?



28

Es sind sicherlich keine Arbeiter*innen, Frauen oder
Menschen, die nicht weilRl sind.

Ein totalitares System muss jedes menschliche Bedirfnis
erfullen, unterdricken oder einen Ersatz bieten. Im obigen
Beispiel betrachtet das Justizsystem die Ermordung von Ar-
beiter*innen als ein Problem, das mit Verordnungen und Bi-
rokratie angegangen werden muss. Die Medien unterstitzen
diese Sichtweise mit einer (Uberproportionalen Berichter-
stattung Uber Serienmorde und ,bkaltblitige MoOrder*innen”,
die fast immer arm und normalerweise nicht weif3 sind, und
richten so den Fokus der Menschen aus iber die Risiken,
denen sie ausgesetzt sind. Folglich firchten viele Menschen
eher arme Menschen mehr als ihre eigenen Chefs und sind
gewillt, die Polizei und die Gerichte bei der Bekampfung
dieser Ziele zu unterstitzen.

Naturlich reagieren Polizei und Gerichte auch in einigen
Fdllen, wo Arbeiter*innen oder Frauen getttet werden - je-
doch dient das oft nur, die Empdrung der Bevdlkerung zu
besanftigen und die Menschen davon abzuhalten, nach eigenen
Lésungen zu suchen. Selbst in diesen F&llen sind die Reak-
tionen oft nur halbherzig oder sogar kontraproduktiv.

wahrenddessen dient das Justizsystem sehr effektiv als
Werkzeug, um die Gesellschaft zu formen und die Bevdlkerung
der unteren Klasse zu kontrollieren. Mit Blick auf den
,Krieg gegen die Drogen”, der von den 1980er Jahren bis
heute gefihrt wird. Im Vergleich zu Arbeit und Vergewalti-
gung sind die meisten illegalen Drogen relativ harmlos. In
den Fallen, wo sie tatsdchlich schadlicher sind, hat sich
medizinische Behandlung als viel effektiver herausgestellt
als die Gefangnisstrafe. Aber das Justizsystem hat diesen
Krieg erklart, um die oOffentlichen Prioritaten zu ver-
schieben: Es rechtfertigt die Polizeiprésenz in armen
Vierteln, die massenhafte Inhaftierung und Versklavung von
Millionen armer und nicht-weifer Menschen sowie die Aus-
weitung der Befugnisse von Polizei und Gerichten.

Was stellt die Polizei mit dieser Macht an? Sie verhaf-
ten und bedrohen die machtlosesten Teile der Gesellschaft.
Arme und von Rassismus betroffene Menschen sind mit Uber-
waltigender Mehrheit Opfer von Verhaftungen und Verurtei-
lungen, ganz zu schweigen von der tdglichen Bel&stigung und
sogar den Morden durch die Polizei. Versuche, die Polizei
zu reformieren, tun selten mehr, als fir ihre Finanzierung
zu sorgen und die Methoden der Inhaftierung zu optimieren.

Und was passiert mit den Millionen von Menschen im Ge-
fangnis? Sie werden isoliert, langsam getdotet durch
schlechte Erndhrung und miserable Bedingungen oder kurzer-
hand von Wachpersonal, das so gut wie nie dafir verurteilt
wird. Gefangniswachen ermutigen Banden und rassistische
Gewalt, um die Kontrolle aufrechtzuerhal-

ten, und schmuggeln und verkaufen oftmals Suchtmittel,
um ihre Brieftaschen zu fullen und die Geféngnisinsass*in-



29

nen zu betduben. Zehntausende Gefangene verbringen teil-
weise Jahrzehnte in Einzelhaft.

Unzahlige Studien haben gezeigt, dass der Umgang mit
Drogenabhéngigkeit und anderen psychischen Problemen als
kriminelle Angelegenheit ineffektiv und unmenschlich ist.
Die Misshandlung von Gefangenen und der Entzug von mensch-
lichem Kontakt und Bildungschancen verstdrken nachweislich
den Rickfall[17]. Aber fur jede Studie, die zeigte, wie
Kriminalitdt zu beenden ist und die Anzahl der Gefangenen
reduziert werden kann, hat die Regierung genau das Gegen-
teil getan: Bildungsprogramme wurden gekirzt, der Einsatz
von Einzelhaft erhoht, die Haftstrafen verlangert und das
Besuchsrecht eingeschréankt.

Warum? Denn neben einem Kontrollmechanismus ist das Ge-
fangnis eine Industrie. Es stromen Milliarden von Dollar an
0ffentlichen Geldern in Institutionen, die die staatliche
Kontrolle starken, wie Polizei, Gerichte, Uberwachungs- und
private Sicherheitsunternehmen, und stellt Sklavenarbeits-
krafte zur Verfigung, die Waren produzieren fir die Regie-
rung und private Unternehmen. Zwangsarbeit ist immer noch
legal im Geféangnissystem, und die meisten Gefangnissen um-
fassen Fabriken, in denen Gefangene fiur ein paar Cent pro
Stunde arbeiten mussen. Gefangnisse haben auch eine moderne
Entsprechung von Ladengeschaften, in denen Gefangene all
das Geld ausgeben missen, das sie verdienen und das ihre
Familien ihnen schicken, um Kleidung und Lebensmittel =zu
kaufen oder Telefonanrufe zu viel zu teueren Preisen zu
bezahlen.

Das Geféangnissystem ist weit davon entfernt durch Reform
besser zu werden. Reformistische Gefangnisbirokrat*innen
haben aufgegeben oder haben sich auch dazu entschieden, die
Abschaffung von Gefangnissen zu unterstitzen. Ein hochran-
giger Blurokrat, der die Jugendjustizvollzugsanstalt in
Massachusetts und Illinois leitete, kam zu dem Schluss:

»Gefdngnisse sind gewalttdtige, veraltete Bilrokrati-
en, die die ©o6ffentliche Sicherheit nicht schiitzen.
Es gibt keine Méglichkeit, das irgendwer von ihnen
darin rehabilitiert. Die Einrichtung ruft Gewalt
hervor, die wiederum mehr von der Einrichtung erfor-
dert. Es 1ist eine sich selbst erflillende Prophezei-
ung. Gefdngnisse bieten sich als Loésung flir die
Probleme an, die sie selbst geschaffen haben. Ge-
fdngnisse stellen eine Falle, um Menschen zum Schei-
tern zu bringen. Das 1ist 1ihr verborgener Zweck.«

[18]

Dies sind keine Probleme, die mit Reformen oder Geset-
zesanderungen zu 1lésen sind. Das Justizsystem hat seine
Prioritdten gesetzt und seine Gesetze so aufgestellt, dass
wir kontrolliert und missbraucht werden. Das Problem sind



30

Gesetze an sich. Menschen, die in einer staatlichen Ge-
sellschaft leben, gehen oft davon aus, dass es ohne ein
zentrales Justizsystem, das eindeutigen Gesetzen folgt,
unmdglich ware, Konflikte zu schlichten.

Ohne ein gemeinsames Gesetz wilrde jeder Mensch nur fir
seine eigenen Interessen kampfen, was zu unaufhérlichen
Fehden fihren wirde. Wenn Methoden zum Umgang mit sozialen
Schaden dezentral und freiwillig sind, was h&lt die Men-
schen denn dann noch davon ab, "Justiz selbst in die Hand
zu nehmen"?

Ein wichtiger Mechanismus zur sozialen Anpassung besteht
in staatenlosen Gesellschaften darin, dass Menschen manch-
mal die Gerechtigkeit selbst in die Hand nehmen, insbeson-
dere im Umgang mit Personen 1in Fuhrungspositionen, die
autoritar handeln. Jeder Mensch kann sich an sein Gewissen
halten und gegen eine Person vorgehen, von der er empfin-
det, dass sie der Gemeinschaft schadet. Bestenfalls kann
dies andere dazu anstoRen, ein Problem anzuerkennen und
anzugehen, welches sie ansonsten ignoriert héatten. Im
schlechtesten Fall kann es die Gemeinschaft teilen zwischen
denen, die eine solche Aktion fir gerechtfertigt halten,
und denen, die denken, dass sie schadigend war. Aber das
ware sogar immer noch besser als die Institutionalisierung
von Machtgefédllen; In einer Gemeinschaft, in der alle die
Macht haben, Dinge selbst in die Hand zu nehmen, in der
alle ebenbirtig sind, wird es fiUr die Menschen viel einfa-
cher sein, Dinge auszudiskutieren und zu versuchen, die
Meinungen der Mitmenschen zu &andern, als einfach zu tun was
auch immer sie wollen und Konflikte mit Lynchjustiz zu 16-
sen.

Der Grund, warum diese Methode nicht in demokratischen,
kapitalistischen Gesellschaften verwendet wird ist nicht,
dass sie nicht funktioniert, sondern dass es bestimmte
Meinungen gibt, die nicht geédndert werden dirfen, bestimmte
Widerspriche, die nicht angesprochen werden dirfen, und
bestimmte Privilegien, die niemals in Frage gestellt werden
kénnen.

In vielen staatenlosen Gesellschaften wird schlechtes
Verhalten nicht von einer spezialisierten Verteidigung der
Justiz behandelt, sondern von allen Personen, was Anthro-
polog*innen als diffuse Sanktionen bezeichnen - Sanktionen
oder negative Reaktionen, die in der gesamten Gesellschaft
verbreitet sind. Jeder Mensch 1ist es gewohnt, auf Unge-
rechtigkeit und schédliches Verhalten zu reagieren, und
daher ist jede Person starker und mehr involviert. Wenn es
keinen Staat gibt, der ein Monopol hat auf die tagtégliche
Aufrechterhaltung der Gesellschaft, lernen die Menschen,
wie sie dies selbst tun koénnen und sich gegenseitig anlei-
ten kénnen.

Wir missen Missbrauch nicht als Verbrechen definieren,
um zu wissen, dass er verletzt. Gesetze sind unnétig in



31

einer ermdchtigten Gesellschaft. Es gibt andere Modelle, um
auf sozialen Schaden zu reagieren. Wir koénnen das Problem
als Verletzung der Bedirfnisse Anderer sehen anstatt einen
Regelbruch von einem niedergeschriebenen Kodex. Wir kd&nnen
in der breiten Gesellschaft den Eingriff in Probleme und
das gemeinsame Finden von LOsungen fordern. Wir kdnnen den
Verletzten helfen, ihre Bedirfnisse zu &uBern, und wir
kénnen ihrer Fihrung folgen. Wir konnen Menschen zur Ver-
antwortung ziehen, wenn sie andere verletzen, und sie
gleichzeitig dabei unterstutzen, eine respektvolle Bezie-
hung zur Gemeinschaft zu lernen und wiederherzustellen. Wir
kénnen Probleme eher als die Verantwortung der gesamten
Gemeinschaft betrachten anstatt dem Fehler einer einzelnen
Person. Wir koénnen die Kraft zurickgewinnen, als Gesell-
schaft zu heilen, und die uns auferlegte Isolation durch-
brechen.

FuBnoten

[17] George R. Edison, MD, " The Drug Laws: Are They Effective
and Safe?" Das Journal der American Medial Association. Vol. 239
Nr. 24, 16. Juni 1978. A.W. MacLeod, Recidivism: a Deficiency
Disease, Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1965.

[18] Jamie Bissonette, When the Prisoners Ran Walpole: A True
Story in the Movement for Prison Abolition, Cambridge: South End
Press, 2008, S. 201. Beachte auch die Geschichten von John Boone
und anderen Bilirokrat*innen, die in dieser Geschichte vorgestellt
werden.

Literaturempfehlungen:

Kristian Williams, Our Enemies in Blue. Brooklyn:
Soft Skull Press, 2004

Jamie Bissonette, When the Prisoners Ran Walpole:
A True Stogy in the Movement for Prison Abolition,
Cambridge: South End Press, 2008

Dennis Sullivan and Larry Tifft, Restorative
Justice: Healing the Foundations of Our Everyday
Lives, Monsey, NY: Willow Tree Press, 2001

Graham Kemp and Douglas P. Fr (eds.), Keeping the
Peace: Conflict Resolution an Peaceful Societies
around the World, New York: Routledge, 2004

Ammon Hennacy, The Book of Ammon. Salt Lake City:
Catholic Worker Books, 1970

Fred Woodworth, The Match! Eine anarchistische
Zeitschrift aus Tucson



» Gefangnisse sind gewalttatige,
veraltete Burokratien, die die
offentliche Sicherheit nicht
schiitzen.

Es gibt keine Moglichkeit, das
irgendwer von ihnen darin
rehabilitiert.

Die Einrichtung ruft Gewalt
hervor, die wiederum mehr von
der Einrichtung erfordert.

Es ist eine sich selbst erfiillende
Prophezeiung:

Gefangnisse bieten sich als
Losung fiir die Probleme an, die
sie selbst geschaffen haben.
Gefangnisse stellen eine Falle,
um Menschen zum Scheitern zu
bringen.

Das ist ihr verborgener Zweck. «

ANTI // EXUSIA // DISTRO
ANTI // EXUSIA // DISTRO
ANTI // EXUSIA // DISTRO



